

# أكاديمية الإمام الذهبي للعلوم الشرعية

#### شرح

## مائة المعاني والبيان

لزين الدين أبي الوليد محمد بن محمد الحلبي الحنفي المعروف به ابن الشحنة (ت:٥١٨هـ)

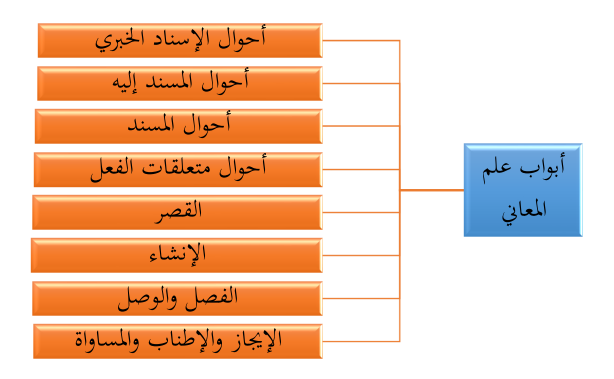
المحاضرة الخامسة

١

### بسم الله الرحمن الرحيم

الحَمْدُ لله البديع الهادي، إلى بيان مهيع الرشاد، أمدَّ أرباب النهى ورسما، شمس البيان في صدور العُلَما، فأبصروا معجزة القرآن، واضحة بساطع البرهان.

ثم صلاة الله ما تربّها، حادٍ يسوق العيس في أرض الحمى، على نبينا الحبيب الهادي، أجلِّ كلِّ ناطقٍ بالضاد، محمدٍ سيدِ خلقِ اللهِ، العربيِّ الطاهرِ الأوّاهِ، ثم على صاحبه الصدّيقِ، حبيبِه وعمرَ الفاروقِ، ثم أبي عمرو إمام العابدين، وسطوةِ الله إمام الزاهدين، ثم على بقية الصحابة، ذوي التقى والفضل والإنابة، والمجدِ والفُرصةِ والبراعة، والحزمِ والنجدةِ والشجاعة، ما عكف القلب على القرآنِ، مرتقياً لحضرة العرفانِ. أما بعد: فهذه هي المحاضرة الخامسة من محاضرات شرح منظومة مائة البيان والمعاني، لابن الشحنة الحنفي رحمه الله. والله، التابعة للفصل الدراسي الثاني، من السنة الدراسية الثالثة، في أكاديمية الإمام الذهبي رحمه الله.

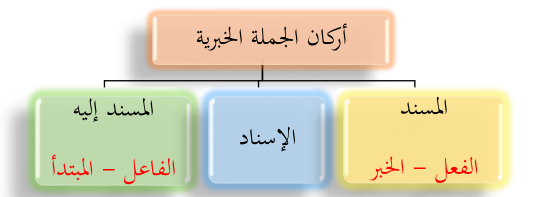


## قال الناظم رحمه الله: الْبَابُ الأَوَّلُ: أَحْوَالُ الإسْنَادِ الْخَبَرِيِّ

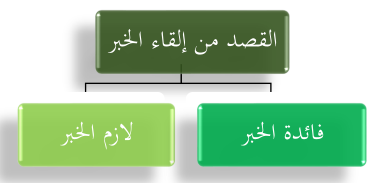
فَسَجٌ ذَا فَائِدَةً وَسَجٌ لأزمَهَا وَلِلْمَقَامِ انْتَبِهِ أَوْ طَلَبِيّاً فَهْوَ فِيهِ يُحْمَدُ وَيُحْسُنُ التَبْدِيلُ بِالأَغْيَارِ وَيُحْسُنُ التَبْدِيلُ بِالأَغْيَارِ لِمَا لَهُ فِي ظَاهِرٍ ذَا عَنْدَهُ غَيْرٍ مُلابِسٍ عَجَازٌ أُوِّلاً

إِنْ قَصَدَ المَخْبِرُ نَفْسَ الحُكْمِ
إِنْ قَصَدَ الأِعْلاَمَ بِالْعِلْمِ بِهِ
إِنْ ابْتِدَائِيّاً فَلاَ يُوَكّدُ
وَوَاجِبُ بِحَسَبِ الأِنكَارِ
وَوَاجِبُ بِحَسَبِ الأِنكَارِ
وَالْفِعْلُ أَوْ مَعْنَاهُ إِنْ أَسْنَدَهُ
حَقِيقَةٌ عَقْلِيَّةٌ وَإِنْ إِلَى

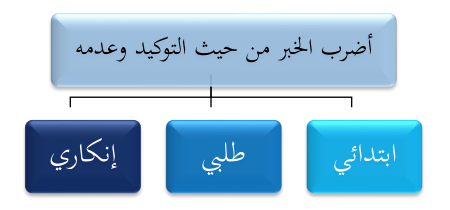
#### الشرح:



تكلم المصنف رحمه الله في هذه الأبيات في أربع مسائل وهي: المسألة الأولى: المقصد من الإسناد الخبري:



### المسألة الثانية: أضرب الخبر:



## المسألة الثالثة: الخروج عن مقتضى الظاهر:



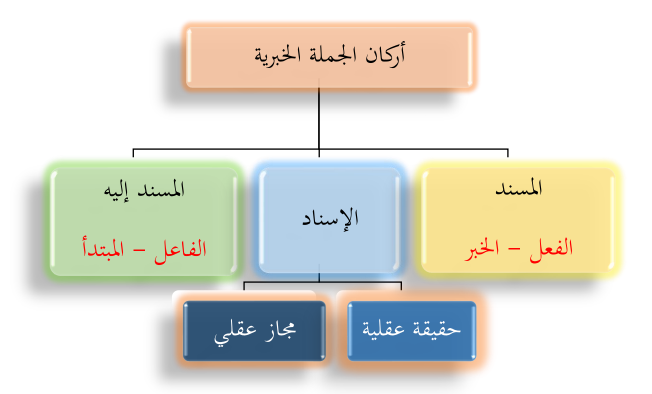
المسألة الرابعة: الحقيقة والمجاز العقلى.

قال الناظم رحمه الله:

لِمَا لَهُ فِي ظَاهِرٍ ذَا عَنْدَهُ غَيْرٍ مُلابِسٍ عَجَازٌ أُوِّلاً

وَالْفِعْلُ أَوْ مَعْنَاهُ إِنْ أَسْنَدَهُ وَالْفِعْلُ أَوْ مَعْنَاهُ إِنْ أَسْنَدَهُ حَقِيقَةٌ عَقْلِيَّةٌ وَإِنْ إِلَى

الشرح:



بعد أن انتهى المصنف من الكلام عن الإسناد باعتبار التوكيد وعدمه، شرع في مسألة أخرى وهي الإسناد باعتبار الحقيقة والمجاز العقلى.

الحقيقة العقلية: هي إسناد الفعل أو ما في معناه إلى ما هو له في الظاهر عند المتكلم.

وهو ما أشار إليه المصنف رحمه الله بقوله: وَالْفِعْلُ أَوْ مَعْنَاهُ إِنْ أَسْنَدَهُ \*\*\* لِمَا لَهُ فِي ظَاهِرٍ ذَا عَنْدَهُ حَدْدُهُ الله المصنف رحمه الله بقوله: وَالْفِعْلُ أَوْ مَعْنَاهُ إِنْ أَسْنَدَهُ \*\*\* لِمَا لَهُ فِي ظَاهِرٍ ذَا عَنْدَهُ حَقْلِيَّةُ .......

هي إسناد الفعل: يشمل الإثبات والنفي، نحو: قام زيد - لم ينجح بكر.

أو ما في معناه: والذي في معنى الفعل كل ما ليس بفعل، ولكنه يعمل عمل الفعل، نحو المشتقات: اسم الفاعل – اسم المفعول – الصفة المشبهة – اسم التفضيل – الظروف، نحو: زيد قائم – بكر مضروب – عمرو رحيم – هند أكبر من زيد – خالد في البيت.

إلى ما هو له: أي: إلى ما يكون الإسناد له سواء كان باختياره أو لا، نحو: صام زيد - مات بكرٌ. في الظاهر عند المتكلم: سواء طابق الواقع أم لا، وسواء طابق الاعتقاد أم لا، فيشمل أربعة أشياء:

- ١) أن يطابق الواقع والاعتقاد: كقول المسلم: أنبت الله الزرع شفى الله المريض.
- أن يطابق الواقع دون الاعتقاد: كقول النصراني: أرسل الله عيسى بن مريم إلى بني إسرائيل –
   وكقول المعتزلى: خلق الله أفعال العباد.
  - ٣) أن يطابق الاعتقاد دون الواقع: كقول النصراني: ولدتْ مريمُ إلها.
    - ٤) أن لا يطابق الواقع ولا الاعتقاد: كقول الكاذب: نجح بكرٌ.

فقوله: لما له في ظاهر ذا عنده، أي: عند المتكلم، نحو: أنبت الماءُ الزرعَ، فعند المعتزلة هذا إسناد حقيقي؛ لأنه أسند الفعل لما هو له بحسب ما يعتقدونه من مسألة خلق أفعال العباد، وعند أهل السنة والجماعة هذا مجاز عقلى.

المجاز العقلي: هو إسناد الفعل أو ما في معناه إلى غير ما هو له ملابسٍ للفعل أو ما في معنى الفعل، بتأويل، في الظاهر عند المتكلم.

وهو ما أشار إليه المصنف رحمه الله بقوله: وَإِنْ إِلَى \*\*\* غَيْرٍ مُلاَبِسِ مَجَازُ أُوِّلاً.

هو إسناد الفعل: يشمل الإثبات والنفي، نحو: قام ليلي - لم ينجح مكره.

أو ما في معناه: والذي في معنى الفعل كل ما ليس بفعل ولكنه يعمل عمل الفعل، نحو المشتقات: اسم الفاعل – اسم المفعول – الصفة المشبهة – اسم التفضيل – الظروف، نحو: صائم نهاره – مقوم ليله – رحيم عمره – قولُه أكبرُ من عمره – خالدٌ في رحمة الله.

إلى غير ما هو له: أي: إسناد الفعل إلى غير ما يكون الفعل له، نحو: كقولك: جرى النهر - صام نهاره. ملابس: أي: لعلاقة بين الفعل وبين ما أسند له الفعل مجازا، ومن الملابسات:

الزمن: كقوله تعالى على لسان المشركين { وَقَالُوا مَا هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَخَيَا وَمَا يُهْلِكُنَا إِلَّا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَخَيَا وَمَا يُهْلِكُنَا إِلَّا الدَّنْيَا فَمُ وِخَيَا وَمَا يُهْلِكُنَا إِلَّا يَظُنُّونَ (٢٤)}

كقول الشاعر: لا تحسبن سرورا دائما أبدا \*\*\*\* من سره زمنٌ ساءته أزمانُ.

المكان: كقوله تعالى {فسالت أوديةٌ بقدرها} - {وجعلنا الأنهار تجري من تحتهم}

السببية: كقوله تعالى { إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي الْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيَعًا يَسْتَضْعِفُ طَائِفَةً مِنْهُمْ يُذَبِّحُ السببية: كقوله تعالى { إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي الْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيَعًا يَسْتَضْعِفُ طَائِفَةً مِنْهُمْ يُذَبِّحُ أَبْنَاءَهُمْ وَيَسْتَحْيِي نِسَاءَهُمْ إِنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ }، وكقول القائل: بني عمرو بن العاص مدينة الفسطاط - بني المعتصم بالله مدينة سر من رأى.

وهي نفس العلاقات التي تذكر في باب المجاز المرسل في علم البيان.

بتأويل: أي: لا بد أن من وجود قرينة تمنع إرادة المعنى الحقيقي، نحو قوله {فسالت أوديةٌ بقدرها} فالقرينة العقلية تمنع سيلان الوادي، وقول القائل: بنى عمرو بن العاص مدينة الفسطاط، القرينة العادية تمنع أن يكون الذي بنى مدينة الفسطاط هو سيدنا عمرو بن العاص.

• المجاز العقلي يجري في الخبر والإنشاء معا، كما في قوله تعالى { وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَاهَامَانُ ابْنِ لِي صَرْحًا لَعَلَى أَبْلُغُ الْأَسْبَابَ} فأسند البناء إلى هامان، مع كونه وزيره، والذي يبني هم العمال، فيكون مجاز عقلى من باب السببية، فإن هامان سيطلب من العمال بناء هذا الصرح.

وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم